Dépasser le clivage entre féminisme intersectionnel et féminisme universaliste!

Catherine Bloch London, Christiane Marty, Josette Trat
Mai 2022

Depuis quelques années, un nouveau clivage s’est formé au sein du mouvement féministe,
entre deux courants maintenant dénommés « féminisme universaliste » et « féminisme
intersectionnel ». De nombreux médias ont organis¢ des débats confrontant des
représentantes « ad hoc » de chacun de ces courants, mais ils ont plus souvent contribué¢ a
figer le clivage qu’a vraiment clarifier les divergences. Cette division affaiblit de manicre
considérable la capacité des féministes de lutter contre les régressions sociales, économiques
et sociétales en cours, lutte qui fait pourtant partie de nos urgences. A 1’heure ou ’extréme
droite vient de rassembler en France pres de 42 % des suffrages exprimés au second tour de la
présidentielle, a ’heure ou nous devons conjuguer nos efforts pour exprimer notre solidarité
avec les femmes et la résistance ukrainienne face a 1’offensive de Poutine, il nous semble en
effet indispensable de favoriser la convergence des différentes composantes féministes.

Cet article se donne pour ambition de montrer que le clivage entre universalistes et
intersectionnelles est en grande partie artificiel et non pertinent. Du moins si I’on se met
d’accord sur le sens des concepts, alors qu’ils sont utilisés aujourd’hui de maniére extensive,
confuse ou dévoyée. D’un coté, I’intersectionnalité (premicre partie) est un outil d’analyse
indispensable pour la prise en compte des différents rapports de domination (classe, genre,
« race »), mais elle ne doit pas mener a hiérarchiser ces dominations ou a cultiver des logiques
d’affrontements identitaires. De D’autre c6té, 1’universalisme (deuxiéme partie) doit étre
entendu comme un idéal, un objectif a atteindre, et non pas comme un universalisme abstrait
qui occulte le racisme ou tout autre systéme de domination. La troisiéme partie propose, sur
les sujets habituellement mis en avant pour illustrer [’opposition entre féministes
intersectionnelles et universalistes — voile, prostitution, réunions en non-mixité — une
perspective qui tente de dépasser le clivage.

L’objectif de ce texte est d’aider a éviter les faux antagonismes qui créent des oppositions
mortifeéres entre différentes féministes, parfois entre les plus récentes et les plus anciennes.
Toutes doivent pouvoir se retrouver sur la volonté de faire converger les luttes : les luttes anti-
racistes, luttes de classes, luttes contre 1’oppression de genre, I’homophobie, etc., sans en
reléguer au second plan. La conclusion résume le sens de notre féminisme intersectionnel et
universaliste.



1 - Premiére partie : I’intersectionnalité

Aprés avoir évoqué le contexte de I’émergence du concept d’intersectionnalité aux Etats-Unis
(1), nous rappellerons que dans le contexte frangais, treés différent, une partie du mouvement
féministe a partir des années 1970 s’est préoccupé de 1’oppression combinée du patriarcat, du
capitalisme et de I’impérialisme, approchant déja d’une démarche intersectionnelle bien
qu’elle ne soit pas nommée ainsi (2). Le paragraphe (3) permettra de prendre des distances
avec certaines interprétations ou distorsions de I’intersectionnalité.

1.1. D’ou vient le concept d’intersectionnalité : ’influence du Black feminism américain.

Le concept d’intersectionnalité a été formulé aux FEtats-Unis dans les années 1980 par la
juriste africaine-américaine Kimberle Crenshaw. Sa réflexion se situait dans le contexte d’un
droit et d’une jurisprudence de 1’anti-discrimination apparus deés les années 1960, et elle s’est
aussi inspirée des travaux du Black feminism des années 1970.

Rappelons que le systéme de ségrégation raciale n’a été aboli dans le Sud qu’au milieu des
années 1960 (Civil Rights Act, 1964), suite a des mobilisations de masse pour les droits
civiques, auxquelles les femmes africaines-américaines ont largement participé. Cela a permis
d’obtenir a la fin des années 1960 une série de mesures ou de politiques d’action positive
(affirmative action) pour endiguer les différentes formes de discrimination raciale — mais
aussi de genre — toujours a I’ceuvre. Il s’agissait essentiellement d’instaurer des quotas
permettant aux personnes africaines-américaines, hispaniques, asiatiques... d’étre
embauchées dans toutes les entreprises et administrations, et d’éliminer, autant que possible,
les discriminations en maticre de déroulement de carriere. Des quotas se sont appliqués
¢galement pour le recrutement de femmes a ’université. L’ensemble de ces mesures a permis
I’ouverture aux femmes de métiers traditionnellement masculins, dans la justice et la santé
mais aussi dans les métiers ouvriers (usines, chantiers, mines...).

Kimberle Crenshaw, en analysant la jurisprudence, a ensuite montré comment les juges
cherchaient a évaluer séparément les effets de la discrimination dont étaient victimes les
femmes Noires? en fonction soit de la «race », soit du genre. Alors que ces femmes se
situaient & I’intersection de deux discriminations potentielles, 1’évaluation séparée avait pour
conséquence de les exclure en partie du bénéfice des instruments juridiques créés pour lutter
contre ces discriminations®. C’est ce qui ’a conduite a forger le concept d’intersectionnalité
reposant sur une analyse des effets croisés et simultanés du genre, de la classe et de
I'assignation raciale*. A noter que bien antérieurement, entre les deux guerres, la militante
africaine-américaine Claudia Jones évoquait déja la « triple oppression » a propos de la
position spécifique des travailleuses noires américaines marginalisées tant dans les combats
féministes qu’antiracistes.

Le concept d’intersectionnalité¢ a largement bénéfici¢ des travaux des Black feminists. Dans
les années 1970, le mouvement féministe aux Etats-Unis, qui avait connu une renaissance du
fait des mobilisations de masse en faveur du droit a I’avortement, était majoritairement
composé de femmes blanches de la classe moyenne. Les féministes noires ont remis en cause
la représentation du féminisme dominant qui considérait les femmes comme une classe
homogeéne® et accordait la prééminence a la lutte contre le patriarcat en négligeant le vécu des
femmes noires®.



Cette analyse était également formulée par Adrienne Rich’, théoricienne féministe (blanche)
qui a reproché au mouvement féministe américain dominant de prétendre représenter une
« classe universelle », ce qui niait les différentes formes de subordination auxquelles sont
soumises les femmes de couleur, les lesbiennes et les femmes de la classe ouvriére.

Selon Jaunait et Chauvin (op. cit.), apres les combats pour les droits civiques, la question de la
race est devenue « le signifiant clef des mobilisations sociales ». Pour les Black feminists, plus
qu’'une analyse théorique sur I’articulation des différents rapports de domination, il s’est
d’abord agi de s’inscrire dans le débat politique sur les stratégies de libération. Et la, le
clivage est apparu par rapport au Black Power Movement qui donnait la primauté a la question
de la race et refusait de se battre concomitamment contre 1’oppression des femmes noires —
leurs revendications étant considérées comme affaiblissant la lutte collective —, ou la reportait
aux calendes grecques. Diverses organisations de femmes noires se sont alors créées. Citons
simplement le Combahee River Collective dont les membres se revendiquaient ouvertement
homosexuelles et luttaient pour la prise en compte de toutes les discriminations. Comme le
souligne Jules Falquet®, ces femmes ont élaboré leur réflexion a partir de leur pratique de lutte
collective et elles ont mis en bonne place la dimension de classe et celle du lesbianisme. Elles
ont proposé¢ le concept de systtme d’oppressions, avant [’apparition du terme
d’intersectionnalité.

1.2. Le contexte francais

En France, le chemin fut tout autre. Pour bien le comprendre, il n’est pas inutile de faire un
petit retour historique sur les contextes dans lesquels ont émergé, en France, la vague
féministe des années 1970 et la nouvelle vague féministe aujourd’hui.

Une partie de la jeunesse, notamment estudiantine, qui a participé au mouvement de Mai 1968
s’¢tait politisée dans les années précédentes dans le cadre de la lutte contre la guerre
d’Algérie, puis contre la guerre au Vietnam menée par I’impérialisme américain a la suite de
la défaite du colonialisme francais en Indochine. Au lendemain de Mai 1968, les femmes qui
avaient été partie prenante de ce grand mouvement social ont décidé de bousculer la vie
politique par des revendications contre 1’oppression patriarcale, qui €taient systématiquement
¢touffées par leurs compagnons de lutte au nom d’autres priorités (celles de la lutte des
classes) et par les gouvernements de droite, partisans de la restauration de « I’ordre » sous
toutes ses formes. Il était question pour ces féministes non pas de nier la lutte de classes mais
de I’enrichir ou de I’éclairer a la lumiére du mouvement féministe qui défendait le droit des
femmes a disposer de leur corps, a résister aux violences sexistes aussi bien dans la rue, au
sein de la famille ou au travail et a s’auto-organiser contre leur oppression. Cette volonté de
changer le monde et leur vie conduisit plusieurs centaines de milliers de femmes a participer
massivement aux manifestations pour le droit a I’avortement et a la contraception libres et
gratuits. Ces revendications ne restérent pas confinées dans un petit cercle de femmes
intellectuelles. Elles donnérent lieu a des débats passionnés dans de nombreux secteurs de la
société, grace notamment a 1’action des féministes « lutte de classes » dans les « groupes
femmes » de quartiers ou dans des groupes femmes ou commissions syndicales femmes
d’entreprises”’.

Parall¢lement a ces mobilisations, un travail d’¢laboration théorique s’est approfondi aussi
bien dans le milieu militant que dans celui de la recherche pour réfléchir sur la pertinence des
concepts marxistes pour analyser 1’oppression combinée du patriarcat et du capitalisme. En

3



France, le marxisme ¢tait effectivement une référence majeure pour une grande partie des
mouvements militants et parmi les intellectuel-les de « gauche ». C’était le reflet de la
continuité des luttes de classes en France depuis prés de deux siecles, de la force du Parti
communiste apres la Seconde Guerre mondiale notamment et de 1’apport d’un certain nombre
d’intellectuel-les a une réflexion critique en faveur d’un marxisme vivant.

Néanmoins le marxisme de I’aprés Mai 1968 nécessitait encore un sacré dépoussiérage apres
les années de dogmatisme stalinien porté par le Parti communiste de 1’époque et dont
n’étaient pas exemptes différentes composantes de I’extréme gauche. Parmi tous les concepts
inspirés par le féminisme, il y a celui de travail domestique théorisé par Christine Delphy!°.
Dans les années 1980, d’autres concepts vont émerger comme celui de « division sociale et
sexuelle du travail », de « rapports sociaux de sexe » ou de « consubstantialité »'!. Ces trois
derniers concepts, repris ou €¢laborés par la sociologue Dani¢le Kergoat en particulier, avaient
en commun d’analyser la place respective des femmes et des hommes dans les différentes
spheres de la société en fonction non pas d’une nature biologique mais des assignations
sociales (aux femmes les soins et la reproduction de la force de travail, aux hommes la
production et les activités sources de prestige) et des rapports hiérarchiques dans lesquels sont
inséré-es femmes et hommes ; d’appréhender les rapports sociaux comme des rapports de
domination (au sens large du terme) qui mettent en opposition des groupes sociaux
antagonistes autour d’enjeux, en particulier celui du travail (dans toutes ses dimensions),
susceptibles de se transformer historiquement sous [’effet des résistances collectives des
groupes assujettis, de leurs révoltes. Il s’agissait enfin d’articuler ces différents rapports
sociaux pour comprendre la société. Ainsi, pour Dani¢le Kergoat : « Les rapports sociaux
sont multiples et aucun d’entre eux ne détermine la totalité du champ qu’il structure. C’est
ensemble qu’ils tissent la trame de la société et impulsent sa dynamique : ils sont
consubstantiels. »

D. Kergoat et d’autres sociologues ont montré les conséquences de la lutte féministe inaboutie
contre le partage inégal des taches domestiques entre femmes et hommes et celles de la
mondialisation capitaliste. Ainsi, loin de répondre a la demande d’une large partie des
féministes d’un réel partage des taches domestiques et de services publics de qualité pour
accueillir les trés jeunes enfants et prendre soin des personnes dépendantes, les
gouvernements occidentaux, appliquant en majorité des politiques de réduction des
investissements dans les équipements et les services publics, ont surtout facilité le
développement de services privés d’aide a domicile. Ceux-ci soulagent la vie des femmes —
cadres essentiellement — susceptibles d’assumer le colit représenté par 1’emploi, sous
différents statuts, de femmes, souvent d’origine étrangére. C’est ainsi qu’une nouvelle
domesticité a émergé, ainsi que de nouvelles différenciations sociales entre femmes, non
seulement au sommet de la hiérarchie sociale mais dans des couches sociales plus larges, en
fonction de leurs origines et de leur niveau de diplomes. Illustration donc de I’interaction
entre les différents rapports sociaux.

Remarque : le croisement genre/race/classe n’est pas une nouveauté. Comme le souligne
Daniéle Kergoat, sans remonter jusqu’a Flora Tristan, bon nombre de travaux en France n’ont
pas attendu les études postcoloniales ou le Black feminism pour insister sur « I’intrication »
des dominations et sur les divisions dues aux inégalités de classe, de sexe et d’appartenance
ethnique. Aujourd’hui, la formulation la plus diffusée tant au plan international qu’en France
est celle « d’intersectionnalité ».



1.3. L’intersectionnalité : indispensable... moyennant quelques précisions

Aujourd’hui, tout le monde a gauche ou presque, se déclare « intersectionnel-le ». Cela
signifie peut-€tre qu’il y a une vraie prise de conscience que les nouveaux prolétaires de tous
les pays sont pris dans des rapports sociaux de domination dans lesquels interagissent a la fois
les processus de la mondialisation capitaliste, les rapports sociaux de genre, les processus de
racialisation et 1’héritage du colonialisme... C’est plutdt encourageant pour toutes celles et
tous ceux qui veulent changer ce monde d’injustices et de violences. On peut donc s’en
réjouir a condition d’apporter quelques précisions importantes.

o Ne pas raisonner en essentialisant les identités

\ \

Il faut s’attacher, non pas a « cartographier » des identités figées mais a analyser les
contradictions sociales liées a I’évolution historique et a ’interaction des principaux rapports
sociaux et a leur configuration dans telle ou telle société (Kergoat 2009). A ce titre, il est
toujours problématique de désigner comme des catégories homogénes les « blancs », les
« noirs », les « juifs », les « femmes », les « hommes », etc. Comme si tous les blancs ou tous
les noirs s’inscrivaient de la méme maniére dans le systéme colonial ou postcolonial ; ou
comme si toutes les femmes vivaient I’oppression patriarcale de la méme manicere.

e Ne pas réduire [’intersectionnalité au seul rapport de « race »

Il n’est pas pertinent, en effet, d’analyser les injustices dont sont victimes, par exemple, les
jeunes des quartiers populaires a la lumiere du seul rapport de « race » ou du postcolonialisme
comme on le lit parfois. C’est appauvrir I’analyse et se vouer a une impasse politique.

Une démission de la gauche face aux idées racistes

Si I’on remonte seulement aux débuts des années 1980 en France, il y a eu un tournant majeur
dans I’orientation de la gauche de gouvernement : dans son programme, Francois Mitterrand
avait promis le droit de vote aux €lections locales pour les étrangers, promesse qui n’a jamais
¢été respectée. En 1983, il avait regu en grandes pompes les jeunes qui avaient organisé la
« Marche pour 1’égalité » et traversé¢ la France de Marseille a Paris pour dénoncer les
violences et les crimes racistes. Cette mobilisation avait permis I’obtention d’une carte de
s¢jour de dix ans pour les immigré-es, mais tres vite la situation se dégrada — F. Mitterrand a
méme repris le vocable de « seuil de tolérance » — et aux espoirs succéderent les désillusions,
notamment du co6té des quartiers populaires. L’année 1983 marqua le tournant de la
« rigueur » et de 1’austérité adoptée pour rassurer les marchés financiers ; en méme temps, les
ouvriers immigrés grévistes dans le secteur de I’automobile a Talbot Poissy ont été désignés
par plusieurs ministres, dont Mauroy, comme les principaux responsables de ce mouvement
« manipulés » par des intégristes musulmans. Ce qui ouvrit un boulevard a la droite, a
I’extréme droite et a une surenchére raciste et sécuritaire. Les attentats contre le World Trade
Center aux Etats-Unis en 2001 ou ceux de 2015 en France ont ensuite favorisé les amalgames
entre immigrés, musulmans et terroristes. Le racisme a pris une forme de plus en plus
décomplexée, et il a aussi été utilisé pour faire diversion face aux revendications sociales.

On comprend néanmoins pourquoi dans les quartiers populaires, certains jeunes qui subissent
le chomage, de multiples discriminations, le racisme ou les violences policieres sont conduits
a chercher du coté du seul racisme et/ou de I’héritage du colonialisme, 1’explication a leur
précarité sociale. Cependant, de nombreux jeunes des deux sexes qui travaillent pour subvenir




a leurs besoins, par exemple dans la restauration rapide, les grandes surfaces ou comme
livreurs pour les plateformes savent bien qu’ils et elles sont victimes a la fois du racisme, de
la recherche continuelle de profits qui dégrade leurs conditions de travail, et aussi du sexisme
comme |’expérimentent les salariées dans tous les secteurs de la société. Dans ces conditions,
la stratégie la plus efficace pour faire reculer le patronat, les racistes et les sexistes est celle de
la convergence des luttes, méme si elle est trés difficile a concrétiser, pour rompre 1’isolement
des uns, des unes et des autres.

o « Feminisme blanc » ?

De ce point de vue, les efforts répétés de certaines féministes pour dénigrer ce qui est nommé
le « féminisme blanc », pris encore une fois comme un tout homogene, est parfaitement
contre-productif. Depuis plusieurs années, se développe en effet I’idée que le mouvement
féministe en France, et plus largement en Europe, serait dominé par des « féministes
blanches » intellectuelles de la classe moyenne. Celles-ci auraient sacrifi¢ la lutte anti-
impérialiste et antiraciste au profit d’une prétendue conception occidentale du féminisme
fondée sur des priviléges obtenus par « les femmes blanches » grace a leur complicité avec le
colonialisme et I’impérialisme de 1’Occident 2.

Tout d’abord, il s’agit d’une contre-vérité quant a I’histoire méme du mouvement féministe en
France. Dés les années 1970, sa composante « lutte de classes » a ceuvré pour la convergence
des luttes avec celles des femmes des milieux populaires et avec les femmes immigrées'>.

Ensuite, répétons-le, les « femmes blanches », pas plus que « les blancs », ne peuvent étre
considérées comme un groupe homogéne que 1’on pourrait rendre responsable de maux
divers. Comme toute essentialisation, cela n’a aucune pertinence. Au sein de la population
blanche, I’histoire fourmille d’exemples de persécutions (inquisition au Moyen age, pogroms
contre les juifs en Europe) ou de discriminations (contre les Roumain-es ou les Roms), etc. De
méme, les femmes, qu’elles soient blanches ou noires, vivent des situations trés différentes
selon qu’elles appartiennent aux classes populaires ou a la classe dominante ',

e Faut-il alors se réclamer d’un féminisme décolonial ?

Oui, si cela signifie décentrer notre regard féministe par rapport a 1’Europe pour mieux
prendre en compte les luttes passées des femmes et des féministes dans le monde, contre
I’esclavage, contre le colonialisme ou le post-colonialisme.

Oui encore, s’il s’agit de prendre en compte 1’héritage transmis par la colonisation dans nos
sociétés : car la colonisation, évidemment criminelle, a non seulement laiss¢ de profondes
traces qui ont été bien décrites en leur temps par Franz Fanon et d’autres, mais elle a aussi
contribu¢ au maintien de pratiques racistes a différents niveaux dans 1’administration
francaise, en particulier dans la police. La fin officielle du colonialisme n’a pas mis fin aux
¢changes inégaux entre I’ancienne puissance coloniale et les anciens pays colonisés avec, le
plus souvent, la complicité de dirigeants corrompus dans les anciennes colonies.

Non, s’il s’agit d’adopter une analyse dans laquelle le colonialisme surdétermine 1I’ensemble
des rapports sociaux. Sans compter que le terme de colonisation est maintenant utilisé¢ par
I’extréme droite pour désigner le processus d’immigration en France, les anciens colonisés
coloniseraient la France !

Non encore, s’il s’agit au nom de la lutte contre le racisme décrétée prioritaire, de nier ou de
délaisser ce qui est a la base de la lutte des féministes dans le monde : le droit des femmes a

6



disposer librement de leur corps sans étre dans la dépendance et le controle des hommes dans
la société et la famille. Or, pour certaines'® par exemple, il ne s’agit plus seulement d’affirmer
sa solidarité avec ses « fréres » face aux discriminations et aux violences policieres, mais
plutot de faire purement et simplement acte d’allégeance, ce qu’avaient précisément mis en
cause les féministes africaines-américaines.

e Ne pas valider l’idée de « privilege blanc »

La notion de « privilége blanc » est venue se greffer sur cette catégorisation indue. Elle est
non seulement infondée, mais dangereuse. Infondée, car quels seraient les priviléges, au sein
de la population blanche, des ouvriers et ouvricres, des personnes sans emploi, des précaires
par rapport aux personnes « de couleur » des classes dominantes des pays d’Afrique, d’Asie,
d’Amérique ou d’ailleurs ? Adopter 1’idée d’un privilége blanc revient a réduire I’ensemble
des rapports sociaux a la prééminence de la couleur de peau... a I’opposé donc de 1’analyse
intersectionnelle ! Certes, en tant que « blancs », les hommes et les femmes ne sont pas
confronté-es aux multiples discriminations auxquelles les immigré-es et leurs descendant-es
ont a faire face : parcours scolaires, emplois, chdmage, logements, ségrégation urbaine, ni
bien sir aux violences, voire aux crimes racistes ; beaucoup sont néanmoins confronté-es a
d’autres discriminations et inégalités. Mais surtout, il est a la fois aberrant et politiquement
dangereux de transformer une absence de discrimination en privilége: cela revient a
escamoter les discriminations pour inverser le probléme en désignant de prétendus privilégiés,
donc, de maniere implicite, des coupables. Or ce n’est pas parce qu’on n’est pas discriminé
qu’on est privilégié¢ ! Il ne faut surtout pas abaisser la norme : pouvoir vivre sans subir de
discriminations, avoir un emploi, un logement, etc. relévent des droits — qui restent certes a
réaliser et pour lesquels on lutte —, mais ne sont pas des priviléges ! Il serait mortifére d’en
venir a considérer, par exemple, les personnes qui ont un emploi comme privilégiées par
rapport a celles qui n’en ont pas... et bien pratique pour détourner 1’attention des véritables
responsables du chomage.

Cette notion dévoyée de privilége reléve en outre d’une vision individualiste psychologisante
et culpabilisante fondée essentiellement sur des comportements individuels. Elle a pour effet
de suggérer une confrontation entre individus. Au contraire, raisonner en termes de lutte
contre les inégalités débouche sur une réponse collective, dans un cadre unitaire (associations
féministes, antiracistes, de jeunes, syndicats...) visant a la transformation des rapports
sociaux. Ceci n’est d’ailleurs pas contradictoire avec des pratiques de réunions non
mixtes (voir 3° partie).

2- Deuxiéme partie : L’universalisme

L’universalisme est le principe qui part du caractére commun a tous les étres humains, au-dela
des différences entre leurs cultures et modes de vie, pour affirmer le principe de droits
universels : droit & ’existence'’, a la liberté, a I’éducation, a 1’égalité, etc. Cette conception
est un héritage de ’humanisme qu’on trouve chez certains poctes du XVI° siecle comme
Ronsard ou des essayistes comme Montaigne au XVII® siécle!®, avant le développement de la
philosophie des Lumiéres du XVIII® siécle, qui a marqué le début d’une nouvelle époque de
I’histoire des idées. Elle a été consacrée par le texte fondateur de la Déclaration des droits de
I’homme et du citoyen de 1789. Malgré les limites évidentes dans la définition de



« ’homme » en question (il désignait le plus souvent I’homme occidental, mais « oubliait »
notamment les femmes, les esclaves...), ce sont ces principes qui ont nourri dés 1791 la
révolution victorieuse contre 1’esclavagisme et la colonisation en Haiti, puis ensuite les luttes
pour I’émancipation menées durant les deux derniers siecles, sur différents continents.

Sur le plan politique, I’universalisme républicain instaure le principe d’égalité citoyenne dans
un Etat de droit, associé au développement de la vie démocratique. Il est devenu inséparable
en France du principe de neutralité tel qu’il a été formulé dans la loi de 1905 sur la séparation
des Eglises et de I’Etat. Il garantit — en théorie — le respect de la diversité des identités, en
particulier religieuses, en refusant de privilégier ou de discriminer telle catégorie de personnes
par rapport a telle autre. La meilleure maniére de ne pas discriminer serait alors de privilégier
une vision abstraite de la citoyenneté, en faisant abstraction de la «race », la classe, la
religion, le sexe, I’orientation sexuelle, etc. Mais cette vision aboutit concrétement a occulter
les inégalités et discriminations qui y sont liées, d’ou le reproche fait a I’universalisme d’étre
« color blind », aveugle a la couleur. C’est bien cette maniére abstraite de mettre en ceuvre
I’universalisme qui pose probléme et doit étre contestée. Car 1’universalisme est un idéal, un
but qui reste a atteindre. Il implique non pas ’aveuglement aux différences et inégalités
existantes, mais au contraire leur prise en compte pour pouvoir les corriger et permettre une
véritable égalité citoyenne.

11 faut rappeler maintenant comment ce concept d’universalisme, li¢ aux notions de progres et
de raison, a aussi été instrumentalisé pour servir le projet d’expansion coloniale.

2.1. Les dévoiements et les limites de I’universalisme

Paradoxalement en effet, I'universalisme avec son modeéle égalitaire!® a a la fois inspiré de
nombreuses luttes d’émancipation, mais il a aussi été utilis€é pour justifier les conquétes
coloniales, avec ses atrocités, au nom de la mission « civilisatrice et émancipatrice » de la
France. Il a conduit a certaines formes de racisme. L’affirmation de 1’existence des valeurs
universelles a en effet 1égitimé 1’idée selon laquelle certaines populations n’étaient pas
pleinement des €tres humains civilisés ; elles ont ét¢ infériorisées.

La vision universaliste a aussi comporté historiquement des « trous noirs » puisqu’étaient
exclues de la citoyenneté les femmes, les esclaves, les indigénes des colonies, les pauvres, etc.
Des personnalités comme Mary Wollstonecraft ou Olympe de Gouges ont immédiatement
revendiqué des droits égaux pour les femmes et aussi dénoncé I’esclavagisme pour la
seconde. Les femmes sont bien placées pour se méfier d’une certaine proclamation
d’universel en décalage avec la réalité ; elles ont été exclues du suffrage (dit) universel de
1848 jusqu’au lendemain de la Seconde Guerre mondiale en France. C’est seulement au cours
d’une longue évolution qu’ont été corrigées toutes ces omissions. Tout novateur qu’ait été le
principe universaliste, il était ancré dans son époque et porte 1’héritage culturel et politique
des sociétés occidentales. Du fait qu’il a servi a légitimer la colonisation, certains de ses
opposants 1’assimilent a une conception impérialiste de I’Occident et a une vision du monde
érigée en modele qui masquerait derriere I’affirmation de droits universels la domination de
valeurs occidentales. Les « droits de I’homme » désigneraient en réalit¢ ceux de ’homme
blanc. De la méme maniére, comme présenté précédemment, le féminisme est critiqué par ces
courants comme étant un féminisme blanc.

2.2. L’ambition de ’universalisme



Les critiques précédentes peuvent €tre dépassées si on rappelle que 1’universalisme est un
idéal progressiste et humaniste, un projet, toujours a réaliser, pour un mod¢le de société
inclusif et ¢&galitaire. Ce qui nécessite, par-dela la proclamation de principes, un
bouleversement radical des rapports sociaux non seulement en France mais sur le plan
international. Reconnaitre les carences liées a une conception abstraite signifie veiller a mettre
concrétement en pratique les valeurs qu’il porte.

Les droits universels ne sont pas des droits imposés par un ethnocentrisme occidental, ni des
droits naturels. Ce sont des droits qui ont €té socialement construits, et gagnés dans des luttes.
Leur existence n’est pas un fait scientifique, mais découle d’un choix, d’un engagement
éthique et politique?’.

Si aujourd’hui persistent de nombreuses discriminations et inégalités entre pays, entre
personnes de différentes origines ou convictions spirituelles, entre catégories favorisées et
quartiers populaires, entre femmes et hommes, c’est par manque de volonté politique de
donner une réalité aux droits universels. Mais 1’'universalisme n’est pas 1’uniformité, ni la
non-reconnaissance des différences. Il gagne a étre énoncé a partir de la dénonciation de
toutes les discriminations.

2.3. Eviter les fausses oppositions et I’instrumentalisation de I’universalisme

Les partisans d’une forme rigide de I'universalisme, celle qui adopte une position de
surplomb et « d’indifférence aux différences », s’opposent a la possibilité de traitement
préférentiel pour certaines catégories destiné a compenser les discriminations qu’elles
subissent. La encore, cette opposition peut étre dépassée si on veut bien garder a 1’esprit que
I’universalisme est consubstantiel de 1’égalité des droits dans le projet de société a
construire . pour mener a bien ce projet, il est alors nécessaire de prendre des mesures
correctrices en faveur des catégories privées de ces droits. C’est la dynamique de progres vers
moins d’inégalités qui doit étre privilégice, et plus la société avancera vers 1’égalité, moins il
y aura besoin de politiques correctrices.

En France, a la fin des années 1990, le sujet de la parité en politique a par exemple suscité de
nombreux débats qui ont divisé aussi les féministes. Inscrire le principe de parit¢ dans la
Constitution était accusé de rompre avec le principe universaliste qui affirme 1’égalité
citoyenne indépendamment de toute autre considération, et de valider une lecture
différentialiste des femmes et des hommes. Sans revenir sur les échanges d’arguments?!, force
est de constater aujourd’hui que suite a la modification de la loi électorale®? et a la mise en
place de dispositifs contraignants, I'égalit¢ dans la représentation politique des femmes a
fortement progressé, malgré le caractére anti-démocratique de la V¢ République.

L’universalisme ne doit pas €tre identifié aux discours de personnes médiatisées qui s’en
réclament. Certains courants en effet, comme le Printemps républicain, ou des personnalités
comme Manuel Valls, se revendiquent de la gauche tout en dénongant une crise républicaine
de la gauche : elle serait devenue poreuse aux theses racialistes et au relativisme culturel. En
réalité, ils s’abritent derriere un universalisme de facade pour au final justifier une attitude
discriminatoire envers les musulman-es et 1’islam. Ces courants fétichisent la laicité en
occultant ou reléguant au second plan les questions sociales.

2.4. « Un universel riche de tout le particulier »



Le fait de reconnaitre I’existence des groupes qui subissent des discriminations et de
concevoir des politiques pour faire disparaitre ces discriminations ne signifie pas valider les
lectures identitaires, ni le relativisme culturel, ni les théses différentialistes. Comme présenté
dans la premicre partie, la prise en compte des différentes discriminations et rapports de
domination conduit a considérer les effets croisés des différents types d’inégalités sociales,
sexistes, racistes, homophobes, et veille & ne pas les hiérarchiser. Cette conception a la fois
universaliste et intersectionnelle s’oppose a la fois a 1’identitarisme obsessionnel de 1’extréme
droite et, a I’autre bout, aux velléités d’extension de I’islam fondamentaliste. La ligne a tenir
se situe entre I'universalisme abstrait qui surplombe et dilue, et, a I’opposé, la mise au
premier plan des différences entre groupes communautaires qui surdétermineraient tout le
reste.

Aimé Césaire?®, souvent cité, résumait ainsi : « il y a deux maniéres de se perdre : par
ségrégation murée dans le particulier ou par dilution dans I’"universel". Ma conception de
I’universel est celle d’un universel riche de tout le particulier, riche de tous les particuliers,
approfondissement et coexistence de tous les particuliers ». Il ajoutait qu’il fallait avoir « la
force d’inventer notre route et de la débarrasser des formes toutes faites, des formes pétrifiées
qui I’obstruent ».

3- Troisiéme partie : Dépasser le clivage intersectionnel/universaliste au
sein du féminisme

Ce qui précede permet de préciser a quoi correspondent pour nous les termes intersectionnel
et universaliste et de nous distinguer de certaines utilisations que nous jugeons abusives ou
dévoyées. Nous en venons maintenant au clivage habituellement présenté comme séparant les
féministes se revendiquant intersectionnelles et universalistes. Au centre de la controverse,
sans surprise, un sujet en particulier divise les deux groupes, c’est le voile. Les deux autres
sujets évoqués en général concernent la question de la prostitution et celle des réunions en
non-mixité. Examinons chacun des trois au regard de notre objectif qui est, non pas de
reprendre les différents arguments, mais avant tout de pouvoir se retrouver cote a cote et sans
exclusive dans les collectifs féministes pour des luttes communes. Pour insister sur ce qui
nous unit et tout affronter sans hiérarchiser.

3.1. Le voile : le débat n’est pas entre défendre le port du voile ou souhaiter sa
disparition

La question du foulard, rebaptisé voile, est un objet récurrent de débats dans la société
francaise, bien au-dela des courants féministes. Pour s’en tenir a ces derniers, le clivage se
polarise aujourd’hui entre deux positions. Notons qu’il y a eu aussi I’expression d’une
position intermédiaire en 2004 « Contre le racisme et pour les femmes>* ».

La premiere position se base sur I’idée que le voile est un signe d’oppression des femmes, il
symbolise leur soumission, voire c’est un outil de I’islamisme politique. Il est incompatible
avec le féminisme, il faut le combattre. De 'autre c6té, on estime que I’impératif du
féminisme est de défendre la liberté¢ individuelle et 1’autonomie pour les femmes, en

10



particulier de s’habiller a leur guise, en soulignant que ces prétendues normes ne pésent que
sur les femmes.

Sur cette question du voile, il est nécessaire d’entrer dans la discussion pour interpeller la
conviction de certain-es pour qui une femme voilée ne peut pas étre féministe puisqu’elle se
soumet sans les contester aux préceptes de 1’islam et/ou accepte la pression de sa famille ou
des religieux : de ce fait elle n’aurait pas sa place dans les collectifs féministes.

Elements de discussion

Rappelons d’abord que le contexte géographique et politique est important et que le voile n’a
pas la méme signification ici que dans les pays ou il est imposé, comme en Afghanistan, en
Iran, etc. Il y a unanimité, bien sir, parmi les féministes pour soutenir les femmes de ces pays
qui refusent I’obligation de porter le voile et pour assurer une solidarité avec toutes les
femmes qui luttent pour leur liberté.

Le contexte en France est trés différent, et il est nécessaire d’entendre avant tout la parole des
premicres concernées. Des enquétes ont montré que les femmes musulmanes qui portent le
foulard le font pour quatre différentes raisons. L’une d’elles est la prescription religieuse?’.
Certes I’islam attribue un statut inférieur aux femmes, mais c’est le cas de toutes les religions
monothéistes, ce qu’on doit évidemment critiquer. Mais critiquer les religions n’est pas
contester la liberté de croyances, ni réprouver ou repousser leurs adeptes hors des luttes
féministes.

La deuxiéme raison avancée par certaines femmes musulmanes mérite attention. C’est le désir
de se sentir en sécurité lorsqu’elles sortent dans 1’espace public. Pour lutter contre le
sentiment d’insécurité qui conduit une femme a porter le voile, il y a certes beaucoup a faire
au niveau de la lutte contre les stéréotypes, notamment ceux qui assimilent les femmes non
voilées a des impudiques, ce qui autoriserait a les harceler ou a les agresser. Beaucoup a faire
donc dans I’éducation, en particulier faire en sorte que chacun apprenne a respecter toutes les
femmes, quel que soit leur habillement. Mais en parall¢le, il faut reconnaitre aux femmes
musulmanes leur capacité a décider de porter ou non le voile pour des raisons de sécurité¢ dont
elles sont seules juges.

Une autre raison pour le port du voile est de témoigner de sa religion. Il n’est pas trés difficile
d’en comprendre le ressort. Au lieu d’accueillir avec reconnaissance les travailleurs et leurs
familles venus au fil des siécles construire et reconstruire la France, les gouvernements
successifs n’ont pas cess¢ de discriminer les personnes originaires du Maghreb ou de
I’ Afrique subtropicale et leurs enfants, alimentant un racisme anti-musulman depuis plusieurs
décennies, désigné par le terme islamophobie. Devant ce constat, comme 1’analysait Christine
Delphy, cette population semble avoir fait son deuil de I'impossible égalité. « Etant exclue de
'universel, elle se met a revendiquer une spécificité*® ». Une partie de cette génération a
choisi I’islam pour se retrouver dans une identité et la positiver. Evidemment, on doit regretter
que cette évolution ne remette pas en question la hiérarchie entre les femmes et les hommes.
Raison de plus alors pour lutter ensemble contre toutes les discriminations, envers les femmes
et envers les immigré-es.

Derniére raison mentionnée, la contrainte. Elle n’est mise en avant que par une trés faible
minorité de femmes, ce qui ne signifie pas qu’elle doive étre négligée. Il serait en effet
irréaliste de nier que les partisans de I’islam politique, tout comme les intégristes islamistes,

11



font de I’extension du port du voile une stratégie. On regrette que certains courants politiques
de la gauche radicale aient considéré, dans les années 1990, le développement du
fondamentalisme islamique comme une réponse a I’impérialisme et donc comme un allié
utile. L’islam étant en France la religion d’une minorité discriminée, toute critique de I’islam
¢tait alors proscrite et dénoncée comme de 1’islamophobie. Ces courants de gauche ont
occulté la nature réactionnaire des islamistes fondamentalistes et des intégristes par rapport
aux libertés démocratiques, a 1’égalité¢ entre femmes et hommes et au respect dii aux
personnes LGBTI. Il faut donc rester attentives et attentifs pour pouvoir lutter contre les
intégrismes de toutes les religions, et notamment contre I’ instrumentalisation du voile.

En conclusion, le voile est un signe d’inégalité, bien stir. Mais ce n’est pas le seul. Est-ce que
le fait pour une femme d’accepter une situation d’inégalité¢ (en I’occurrence porter le voile)
justifie d’étre écartée en étant cataloguée non féministe ? Le tort du voile serait-il simplement
d’étre une inégalité visible dans la vie publique, contrairement a d’autres qui prennent place
dans la vie privée ? Car les féministes, y compris militantes, sont loin d’avoir toutes refusé,
par exemple, I’inégal partage des tiches domestiques au sein de leur couple. Le féminisme ne
devrait-il pas d’abord étre validé par I’engagement dans les luttes ?

La position suivante peut-elle alors réunir ?

Défendre le droit des femmes de se vétir comme elles le souhaitent dans 1’espace public?’.
Soutenir leur autonomie contre toute injonction exercée par les religions, les courants
intégristes, les familles ou les pressions conservatrices et réactionnaires de la société.
Condamner les discriminations et agressions contre toutes les femmes, voilées ou non.

Revendiquer bien sir la liberté de conscience et de croyance pour toute personne et en méme
temps le droit de critiquer toute religion, y compris celle dite « des opprimés », et d’en
dénoncer les aspects réactionnaires, sexisme, homophobie®®, etc. Rester vigilant-es par
rapport a toute offensive religieuse fondamentaliste.

L’autonomie de toute personne est certes toujours limitée dans un contexte ou existent de
forts rapports de domination. Notre objectif en tant que féministes est d’aider a ce que
I’autonomie des femmes devienne une réalit¢ et de favoriser leur €mancipation ; nous
acceptons toute personne souhaitant agir avec nous dans ce sens. C’est sur le terrain des luttes
et de I’action, en associant les femmes voilées ou non qui le souhaitent, que nous serons plus
efficaces pour faire avancer |’émancipation féminine, notamment contre toutes les
prescriptions conservatrices des religions ou, de maniere symétrique, contre les modeles
promus par la société marchande qui transforment les corps humains, et en particulier ceux
des femmes, en marchandises.

3.2. Réunions en non-mixité : un outil

Le terme désigne des réunions organisées par des groupes militants qui en restreignent 1’accés
a des personnes partageant 1’expérience d’'une méme discrimination ou oppression, le racisme,
sexisme, etc. L’objectif est de faciliter la prise de parole de ces personnes et de faire émerger
des solutions contre ces discriminations. Dans la période récente, certaines réunions, rares
mais médiatisées, ont été réservées aux personnes noires. Ce qui a suscité une opposition
virulente dans les rangs de la droite et I’extréme droite, mais aussi de la part de certains a

12



gauche ou encore au gouvernement, opposition qui dénonce une rupture avec I’universalisme,
parle de racisme anti-blanc et de visées séparatistes.

En ce qui concerne les femmes, 1’organisation de réunions réservées aux femmes noires a
aussi suscité une contestation chez certaines féministes : remises dans le contexte qui a vu
émerger la thése du « féminisme blanc » (voir plus haut), ces réunions ont pu étre interprétées
comme visant a faire émerger en opposition un « féminisme noir ». Mais ces critiques ne
tiennent pas si I’on veut bien se rappeler que c’est justement le Mouvement de libération des
femmes qui a largement développé les réunions non ouvertes aux hommes?’ dans les années
1970 et que celles-ci ont été tres efficaces pour faire avancer I’émancipation des femmes. Se
retrouver entre soi pour lutter a toujours fait partie des modes d’action des mouvements
sociaux. La non-mixité devrait donc étre vue simplement pour ce qu’elle est : un outil, plus ou
moins temporaire, pour faciliter une prise de conscience et une mobilisation.

Une polémique a émergé plus récemment concernant la place des personnes transsexuelles
dans les réunions et luttes féministes. Certaines féministes ne sont pas favorables a
I’acceptation des transsexuelles (hommes devenus femmes) dans leurs réunions, en expliquant
que leur changement de sexe ne leur permet pas de partager I’expérience des discriminations
vécues par les femmes. Elles dénoncent aussi une place de plus en plus importante prise par
I’activisme trans au sein du féminisme, qui tend a reléguer au second plan la défense des
droits des femmes. A ’opposé, d’autres féministes dénoncent une stigmatisation des trans et
affirment que les femmes trans sont des femmes comme les autres’’, ou encore que la
bicatégorisation de I’humanité en deux sexes n’est qu’une simple construction sociale,
dépassée du fait de I’existence d’individus intersexués.

Les premieres sont alors accusées de transphobie. L’agressivité monte de part et d’autre. Ces
questions de la différence sexuelle, de 1’existence de personnes transsexuelles ou transgenres
ont émergé relativement récemment en France et elles sont complexes. Nous n’avons pas de
réponses claires a ces questions. Mais il faut réussir a prendre en compte d’un coté les
problémes soulevés par les sportives ou par des militantes féministes qui ne pensent pas que
les personnes trans soient les meilleures porte-parole du mouvement féministe, et de 1’autre
coté, le sentiment de rejet éprouvé par les trans. Pour sortir de ce climat de tensions qui tend a
s’aggraver, il est indispensable de prendre le temps d’en débattre calmement et de manicre
constructive au sein des courants féministes.

3.3. Prostitution

La position concernant la prostitution est également réputée définir son « camp » : il y aurait
d’un coté les abolitionnistes qui seraient universalistes, de 1’autre les féministes
intersectionnelles qui défendraient le « travail du sexe » (le courant dit « pro-sexe »). Cette
catégorisation est en réalité¢ paradoxale, car les arguments en faveur ou en opposition a la
prostitution ne recouvrent pas la division censée partager I’intersectionnalité et
I’universalisme. On peut néanmoins rappeler un constat général : partout ce sont les femmes
racisées, les autochtones, celles issues des minorités ethniques, celles des classes défavorisées,
donc celles qui subissent des rapports de domination croisés, qui sont surreprésentées parmi
les personnes prostituées, parce qu’elles sont les plus précarisées. L’analyse intersectionnelle,
qui prend en compte 1’ensemble des dominations subies, devrait donc logiquement conduire a
lutter contre le systéme prostitutionnel®'. De quoi contredire I’identification prétendue entre
les positions intersectionnelles et « pro-sexe ».

13



Nous ne reprendrons pas ici le débat. Simplement il nous faut rectifier 1’affirmation
réguliérement mise en avant par les partisanes de la reconnaissance du « travail du sexe » :
elles seraient les seules a défendre les droits des personnes prostituées. Cette affirmation
traduit une ignorance de ce qu’est I’abolitionnisme, mais c¢’est aussi une confusion entretenue
a dessein par ses opposant-es. Car les abolitionnistes défendent bien évidemment 1’accés des
personnes prostituées a tous les droits ! Ils et elles luttent, non pas contre ces personnes, mais
contre le systéme prostitutionnel, contre sa mondialisation et la traite des étres humains a des
fins de prostitution, qui constituent une atteinte a la dignité humaine. Ils et elles refusent de
laisser croire que la prostitution pourrait étre un travail comme un autre*>. Pour les
abolitionnistes, le progres pour les femmes et pour la société, ce n’est pas de défendre un soi-
disant droit de se prostituer, mais au contraire, de défendre le droit de vivre sans avoir besoin
de se prostituer.

On peut acter I’opposition entre abolitionnistes et courants « pro-sexe» et continuer a
débattre, mais les violences physiques comme verbales contre les militantes abolitionnistes —
certaines ont été attaquées physiquement lors des derni¢res manifestations du 8 mars et elles
sont régulierement traitées de putophobes -— sont inacceptables et doivent €tre condamnées,
au méme titre que les injures a 1I’égard des trans, par I’ensemble des féministes.

En tout état de cause, quelles que soient les divergences sur cette question, on devrait pouvoir
se retrouver pour lutter contre le développement de la précarité imposée aux femmes en
matiere de travail, de logement et contester les politiques répressives a 1’égard des personnes
¢trangéres a qui sont refusées toute perspective de régularisation, facteurs qui favorisent
largement 1’entrée des personnes dans la prostitution, malgré elles.

Conclusion
Féministes intersectionnelles et universalistes

Ce que nous nous approprions dans I’intersectionnalité comme dans I'universalisme, c’est la
perspective d’émancipation qu’ils portent. Nous souhaitons inviter a réfléchir a un féminisme
intersectionnel et universaliste, avec les nuances apportées précédemment. Ce féminisme part
des conditions de vécu des discriminations envers les femmes et s’appuie sur les luttes
concretes et les inégalités vécues au jour le jour pour proposer des politiques alternatives et
changer les rapports sociaux. Il affirme le principe politique de droits universels — a 1’égalité,
I’éducation, la santé, la liberté, 1’emploi, etc. — qui sont & concrétiser pour tous les étres
humains.

L’antagonisme entre intersectionnalité et universalisme, trop souvent considéré comme une
évidence, produit et entretient une division trés néfaste au sein des féministes qui semble, de
plus, s’approfondir au fil du temps. Or comme nous 1’avons souligné en introduction, il est
urgent de surmonter ces divergences pour constituer des fronts communs face a la montée de
I’extréme droite et aux ravages occasionnés par des politiques économiques dont le seul
moteur est la défense du profit, tant en France que sur le plan international.

Nous avons souhaité montrer que ces divergences peuvent étre dépassées et qu’il existe une
large plage de consensus pour des luttes communes. Il ne s’agit nullement de décider qui est
intersectionnelle, universaliste, féministe, et qui ne peut pas 1’étre. Nous avons simplement

14



présenté notre conception qui pointe de fausses oppositions. Les féministes doivent pouvoir se
rassembler sur des objectifs et des luttes communes : prendre la défense des femmes chaque
fois qu’elles sont attaquées en tant que femmes, étre aux cotés des personnes racisées chaque
fois qu’elles subissent des discriminations et aux cotés des salarié-es, des chomeuses et
chomeurs qui se heurtent a I’exploitation et a la précarité de leurs conditions, dénoncer les
discours racistes, nationalistes et complotistes alimentés tout particulierement par 1’extréme
droite, ainsi que ceux des fondamentalistes religieux qui légitiment la subordination des
femmes a tous les niveaux. C’est seulement par notre capacit¢ d’affronter toutes les
dominations simultanément, sans les hiérarchiser, que nous pourrons stopper les régressions
sociales, économiques et sociétales en cours et construire une société plus juste et
émancipatrice.

! La premiére partie de ce texte, qui discute de I’intersectionnalité, est reprise du texte « Pour un féminisme
intersectionnel et universaliste », de Catherine Bloch-London, Christiane Marty, Christine Mead, Josette Trat et
Marielle Topelet (septembre 2021).

2 La majuscule a « Noires » était revendiquée par les Black feminists.

3 Jaunait A., Chauvin S. « Représenter I’intersection, Les théories de ’intersectionnalité a I’épreuve des sciences
sociales ». Revue de Science Politique, 2012/1/vol 62, p. 5-20.

4 Marouz Sarah, « Race », Editions Anomosa, 2020.

3 bell hooks (sans majuscule, a sa demande), « Sororité : la solidarité politique entre toutes les femmes » dans E.
Dorlin (dir.), Black feminism, anthologie du féeminisme afro-américain, 1975-2000, L’Harmattan 2008.

¢ Leur critique rejoint celle formulée par le courant féministe luttes de classe en France concernant le concept
d’« ennemi principal » défendu par Christine Delphy.

7 Adrienne Rich, « Disloyal to Civilization. Feminism, Racism, Gynephobia » citée par Jaunait et Chauvin.

8 Falquet Jules, Imbrication — Femmes, race et classe dans les mouvements sociaux, Editions du croquant, 2019.
® Trat Josette (2007) : « L histoire oubliée du courant “ féministe luttes de classe “», Femmes, genre, féminisme,
pp- 9-32, Syllepse, en ligne sur le site Europe Solidaire Sans Fronti¢res (ESSF).

10 Delphy Christine, L 'ennemi principal, 1 Economie politique du patriarcat, Syllepse, 1998.

1 Kergoat Daniéle (2005) : « Rapports sociaux et division du travail entre les sexes », Femmes, genre et
societés, 1’état des savoirs, sous la direction de Margaret Maruani, pp. 94-101, La Découverte. (2009) :
« Dynamique et consubstantialité des rapports sociaux », dans Sexe, race et classe, sous la direction d’Elsa
Dorlin, p. 111-125, PUF. (2021) : « Penser la complexité : des catégories aux rapports sociaux », La Pensée
N° 407, J/A/S.

12 Thése développée par Frangoise Vergés. Pour une critique de cette thése, voir Josette Trat, « Frangoise
Verges, une féeministe problématique », Contretemps n°41, 2019.

13 Claudie Lesselier (2007) : « Pour une histoire des mouvements de femmes de I’immigration en France », dans
Femmes, genre, féeminisme, pp. 71-104, Syllepse.

14 Voir Quand les femmes se heurtent a la mondialisation, Attac, coord. Esther Jeffers et Christiane Marty, Mille
et une nuits, 2003.

15 Comme le font en France Frangoise Vergés et Houria Bouteldja.

16 C’est le cas d’Houria Bouteldja. Elle a écrit en 2016 : « Mon corps ne m’appartient pas. J’appartiens a ma
famille, & mon clan, a mon quartier, & ma race, a I’Algérie, a I’islam. J’appartiens a mon histoire et si Dieu veut,
j’appartiendrai @ ma descendance » in « Les Blancs, les Juifs et nous », p. 72, La Fabrique. Ce qui est son droit le
plus strict mais qui pose des questions sur le sens qu’elle donne au mot féminisme.

17 Ce droit n’a rien a voir avec le « droit a la vie » proné par les opposant.es au droit & ’avortement. Le droit a
I’existence s’oppose aux politiques d’extermination telles qu’elles se sont déroulées contre les Indiens

d’ Amériques, les juifs d’Europe, les Tutsis au Rwanda etc.

18 Cités par Julien Suaudeau et Mame-Fatou Niang Universalisme, respectivement p. 65 et 70, Anamosa 2022.

19 De nombreux ouvrages portent sur les Lumiéres, 1’universalisme, ses limites. Parmi eux, citons L héritage des
Lumieres, Ambivalence de la modernité, Antoine Lilti, Seuil, 2019.

20 Voir Le Petit Alter, Dictionnaire altermondialiste, Attac, coord. Jean-Marie Harribey, Mille et une nuits, 2006.
21 Sur ces débats, cf. deux numéros de Nouvelles Questions Féministes : La parité « pour », vol. 15, numéro 14,
novembre 1994 ; La parité « contre », volume 16, numéro 2, mai 1995.

2 11 n’y a pas eu de modification de la Constitution.

23 Aimé Césaire, Poésie, Thédtre, Essais et Discours, Paris, CNRS Editions/Présence africaine Editions, 2013.

15



24 « Contre le racisme et pour les femmes », tribune de Suzy Rojtman, Maya Surduts, Josette Trat, Libération, 27
janvier 2004. Nous ne reviendrons pas dans cet article sur les débats qui ont eu lieu au moment de la loi sur
I’interdiction des signes religieux dans les écoles, colléges et lycées publics.

25 Le fait que le voile soit une prescription de I’islam est d’ailleurs largement contesté. L’histoire du voile
commence historiquement avant les religions révélées. Il est devenu un attribut des femmes chrétiennes avant de
faire partie des traditions des pays musulmans (plus que d’étre vraiment un précepte du Coran), et il est devenu
ensuite, selon certains historiens, un enjeu symbolique du refus de la colonisation. Le port du voile est aussi
prescrit aux religieuses catholiques, mais il n’a jamais suscité une stigmatisation équivalente au voile dit
musulman.

26 Un universalisme si particulier, Christine Delphy, Syllepse 2019.

%7 La proposition du Rassemblement national d’interdire le port du voile dans la rue est injustifiable et elle serait
de plus contraire a la loi de 1905 concernant la séparation des Eglises et de 1’Etat, ou encore a la Convention
européenne des droits de ’homme (CEDH), qui garantissent la libert¢ de conscience et le libre exercice des
cultes.

28 C’est ce que font d’ailleurs certaines femmes de religion musulmane ou juive, qui étudient les textes
fondateurs pour rétablir la vérité sur certaines prescriptions, et pour faire une critique au nom de 1’égalité entre
femmes et hommes.

29 Les réunions non mixtes étaient par ailleurs déja pratiquées au XIXC siécle par les ouvriéres, aux Etats-Unis et
en France.

30 Ce qui n’est pourtant pas si simple. Dans le sport par exemple, certaines fédérations acceptent les femmes
trans dans les compétitions féminines : leurs différences anatomiques et physiologiques leur donnent un avantage
certain, ce qui suscite une contestation de la part des autres sportives. Un autre exemple concerne les
lesbiennes qui n’ont pas forcément envie d’avoir une relation avec une femme trans, sans pour autant &tre
transphobes.

31 Voir Mondialisation de la prostitution, une atteinte globale a la dignité humaine, Attac, coord. Christiane
Marty, Mille et une nuits, 2010.

32 Voir la résolution adoptée par Attac en mai 2014 « Abolir le systéme prostitutionnel ».

16



